

## и, мухитдинов

## СТЕННЫЕ РОСПИСИ ЖИЛИЩ В СЕЛЕНИИ ЯГИД (ДАРВАЗ) И СВЯЗАННЫЕ С НИМИ ПОВЕРЬЯ И ПРЕДСТАВЛЕНИЯ 1

О селении Ягид и его обитателях в литературе имеются очень скудные материалы. В дореволюционных работах, посвященных таджикам, упоминается лишь название кишлака Ягид, а также иногда сообщается число хозяйств и количество населения<sup>2</sup>. В течение 1952—1956 гг. сектором этнографии Института истории им. Ахмеда Дониша Академии наук Таджикской ССР проводилось этнографическое изучение населения Каратегина и Дарваза. Некоторые материалы экспедиции были опубликованы. В них также имеются сведения по селению Ягид 3.

Селение Ягид расположено на правом берегу р. Пяндж в 30 км к юго-западу от райопного центра Калай-Хумб, ныпе входящего в состав Горно-Бадахшанской Автономной области. В 1930-х гг. были расширены узкие и опасные троны, которые вели в Ягид, а в 1956 г. к этому

селению и далее была проложена автомобильная дорога.

По рассказам стариков, население Ягида — пришлое, одни прибыли из Хорасана (род Савзи-Али), другие из местности Куф в Афганистане (род Шо-Рахмата), из бывшего Даштиджумского района (с. Хазрати Имом) и из других мест. Согласно записям А. З. Розенфельд (1932 г.), жители Ягида считают себя выходцами из Ирана. По религии ягидцы

1 Настоящая статья написана на основании материалов, собранных автором в селении Ягид (Егед) в 1958-1959 гг., а также в период двух научных командировок в 1960 и 1961 гг.

<sup>3</sup> Н. Н. Ершов, Ремесла таджиков Дарваза (по материалам Гармской этнографической экспедиции 1954 г.), «Известия Отд. Обществ. наук АН ТаджССР», № 10—11, Сталинабад, 1956, стр. 3; Р. Л. Неменова, О селениях Дарваза, Там же, стр. 33; Сталинаозд, 1996, стр. 5; Р. Л. Пеменова, О селениях дарваза, там же, стр. 55, М. Р. Рахимов, Некоторые результаты работы во время Гармской этнографической экспедиции 1954 г., Там же, стр. 61; З. А. Широкова, Одежда таджиков Дарваза, Там же, стр. 111; ее же, Этнографические коллекции Института истории, археологии и этнографии АН ТаджССР, вып. 1, Сталинабад, 1956; А. К. Писарчик, Гармская этнографическая экспедиция 1954 г., «Сов. этнография», 1955, № 4, стр. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Г. А. Арандаренко, Дарваз и Қаратегин, «Военный сборник», 1883, № 11, 12; Кап. Кузнецов, Дарвоз, Новый Маргелан, 1893. Из исследований, вышедших после революции, заслуживают внимания работы: В. В. Гинзбург, Кишлаки восточных районов Таджикской ССР и жилища горных таджиков, «Сов. этнография», 1936, № 3, стр. 59; его ж е, Горные таджики, Материалы по антропологии таджиков Каратегина и Дарваза, М.— Л., 1937. В книгу включены материалы, собранные автором в составе отряда, входившего в Таджикскую комплексную экспедицию АН ТаджССР в 1932 г.; к сожалению, другие материалы этого отряда, в частности собранные в кишлаке Ягид, остались неопубликованными. Сотрудница отряда А. З. Розенфельд любезно предоставила в наше распоряжение свои полевые материалы.

(как и население соседних кишлаков Ширговад и Равноу) мусульмане, но часть их считает себя исмаилитами (исмонлия), а другая часть имамитами (эмомия, дувоздах, эмома — двенадцать имамов). Обе эти группы — ответвления шиизма, тогда как все окружающее население — мусульмане суннитского толка. Это способствовало значительной изоляции Ягида и сохранению в быте его населения многих своеобразных черт.

Основным занятием населения было и остается сейчас сельское хозяйство (земледелие, садоводство и скотоводство); раньше значительную роль играли и ремесла (кузнечество, гончарство, плотничество, ткачество, шитье и вышивание). Кузнецы работали не только в своем селении, но ходили и по соседним кишлакам, где выполняли заказы дехкан.

Население Ягида отличается говором от жителей других районов Таджикистана, в том числе и близлежащих кинлаков Калаихумбского района 4; имеются также отличия в одежде (особенно женской) и в типе жилища $^{5}$ .

Общий вид жилых домов в Ягиде напоминает памирские постройки, которые в литературе обозначаются термином «припамирское жилище» 6. В то же время по некоторым своим чертам жилые постройки Ягида примыкают к другому типу, распространенному в верховьях р. Хингоу (Вахио) <sup>7</sup> и в Язгулеме <sup>8</sup>.

Одной из характерных особенностей жилых зданий в Ягиде является то, что они строились в два этажа; в первом этаже располагались помещения для соломы (кахдон), скота (огил), а иногда и кладовые (амбор, гангур), во втором этаже помещались жилые комнаты 9.

По своим размерам ягидские жилые постройки были меньше домов Ванча и Памира, вследствие чего иным было и внутреннее украшение дома; на этом мы остановимся ниже.

Наряду с двухэтажными постройками (в дальнейшем — первый тип) в Ягиде строились и одноэтажные (второй тип). Как нам представляется, второй тип является для Ягида более архаичным, что подтверждается анализом орнамента. Приведем важнейшие различия между обоими типами: a) глинобитные нары  $(\partial \bar{y} \kappa o \mathbf{n})$  в домах первого типа имели высоту от 10 до 20 см, второго типа — от 50 до 70 см, за счет углубления поверхности пола  $(\mu ax)$ ; б) дома второго типа высокие  $(2,80-3 \ m)$ , дома первого типа ниже (2,20—2,40 м); в) в постройках второго типа делали перекладину между двумя основными столбами в доме (чигас), в постройках первого типа такой перекладины не делали; г) срубы дымовых отверстий в крыше (каргаспуш) домов второго типа значительно больше по размеру и состоят из 4-6 венцов толстых бревен; подобные срубы в домах первого типа — меньше, из тонких бревен в четыре венца, в результате выступающая над крышей часть сруба для вытяжки

ных построек в Ягиде было малоземельные (Полевые записи 1932 г., стр. 61).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> А. З. Розенфельд, Дарвазские говоры таджикского языка, «Труды Ин-та языкознания АН СССР», VI, 1956.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Р. Л. Неменова, Указ. раб., стр. 33.
 <sup>6</sup> И. И. Зарубин, Этнологические задачи экспедиции в Таджикистан. Приложение к протоколу XVI заседания Отд. историко-филологических наук АН СССР, 2 де-

кабря 1925 г. (к § 278), стр. 4.

<sup>7</sup> Н. А. Кисляков, Жилище горных таджиков бассейна реки Хингоу, сб. «Сов. этнография», П, Л., 1939, стр. 149.

<sup>8</sup> Л. Ф. Моногарова, Язгулемцы, «Сов. этнография», 1949, № 3, стр. 89; ее ж е, Материалы по этнографии язгулемиев, «Среднеазиатский этнографический сборник», II, Труды Ин-та этнографии АН СССР, нов. серия, т. XLVII, М., 1959, стр. 3; В. Л. Воронина, Жилише Ванча и Язгулема, «Архитектура республик Средней Азии». сборник статей, М., 1951, стр. 270.

<sup>9</sup> Как отмечает А. З. Розенфельд, одной из главных причин возведения двухэтаж-

дыма (равзан) в домах второго типа намного возвышается над крышей, тогда как в домах первого типа она находится вровень с крышей; д) в домах второго типа имелись особые углубления в полу для стока воды (овшин), помещение для телят, ягнят и козлят (чалаи гусола, чалаи буча у барра), чего не наблюдается в домах первого типа. Таковы наиболее существенные отличия построек Ягида. Второй тип домов ближе к припамирскому.

Кроме отмеченных выше особенностей, остановимся еще на тех, которые отличают ягидские постройки от ванчских и припамирских: а) крыша в жилых домах на Ванче и западном Памире поддерживается четырьмя столбами (сутун), в Ягиде же в домах второго типа ставится лишь три столба; б) проход между глинобитными нарами в домах Памира имеет прямоугольную форму, в Ягиде — Г-образную. Напомним также, что в Ягиде ист открытых террас (как в соседних кишлаках): с улицы спачала попадают в летнюю компату (хонаи тобистонй, пекам), затем уже проходят в зимисе помещение (хонаи зимистони).

Пачиная с 1940-х гг., двухэтажные дома строятся небольших размеров, обычно для одной семьи. Вместо отверстий для дыма в потолке (равзан), углубления в полу для углей (чалак) или дедовских очагов, вмазанных в стены (дегдон), теперь повсеместно делают печи. Дома имеют большие застекленные окна, глинобитные нары (дукон) в них отсутствуют. Следует сказать, что постройки современного типа получили в Ягиде гораздо большее распространение, чем в соседних селе-

ниях <sup>10</sup>.

\* \* \*

Украшение дома как до революции, так и в настоящее время играет, в Ягиде очень большую роль. Стены летнего помещения дома (nekam, neшток) орнаментированы. Этот обычай восходит, по словам стариков, к глубокой древности. Орнаменты очень разнообразны и наносятся тремя способами: а) налепом из глины; б) рисунком на стенах различными видами местных красок; в) нашлепыванием комков слегка увлажненной белой глины — apsa.

Орнамент налепом наносился при постройке дома и в дальнейшем подкрашивался. Эти украшения возобновлялись после побелки дома весной в марте к новому году (соли нав) — навруз — весеннему равноденствию, а также к осеннему равноденствию — наврузи тирамох, при подготовке помещения к зиме.

Нашлепывание комков белой глины производилось только весной

поверх уже возобновленных узоров 11.

Кроме Ягида, нами отмечены дветные росписи также в селении Вышхарви (10 км ниже Ягида по Пянджу), в колхозе им. Юлиуса Фучика. Зеленой, красной и синей красками здесь на стенах домов изображены гранатовые и тутовые деревья, а также узоры, обычно вышиваемые на концах рукавов женских платьев,— голуби, горные козлы, лошади с всадниками 12, чайники и пиалы.

<sup>11</sup> Если в доме был траур по умершему, длящийся год, роспись в доме не производилась, как и в тех случаях, когда новый год приходился на первые десять дней месяца мухаррама (траурные дни у шиитов).

12 Орнамент на стенах встречается и в других кишлаках; в Калаи-Хусейне (колхоз Сагирдашт) у переселенцев из Равноу, в кишлаках Ширговад, Шкев. Эти узоры выполнены женщинами из Ягида.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> По этому поводу А. З. Розенфельд отмечает: «Это очень чистое культурное селение, с двухэтажными постройками, выбеленными внутри и снаружи» (Полевые записи 1932 г., стр. 61).

Почти все исследователи жилища и быта горных таджиков приводят и материалы по изобразительному искусству, описывая настенные или наскальные росписи и изображения <sup>13</sup>. Больше всего внимания за-служивают работы Н. А. Кислякова <sup>14</sup> и С. В. Иванова <sup>15</sup>.

Рисунки на стенах жилых домов выполняют женщины, а наскальные изображения животных (например, по дороге в кишлак Пушогед) делают мужчины. Для нанесения орнамента на стенах домов обычно не

используются ни шаблон, ни образцы.

Материалом для первого из упомянутых трех способов нанесения орнамента служит обычная глина. Из нее делают длинный жгут толщиной в палец и налепляют на наружной стене дома вокруг двери, стенных ниш ( $\tau o \kappa$ ) и небольшого осветительного отверстия с дверцей ( $\partial a p$ бача) в верхней части стены, направо от двери.

Орнамент налепом делается также в верхней части панели (мехроб) 16, идущей вокруг всего помещения, на глиняных ящиках для муки и зерна (хамба), а в наше время также на печах и вокруг окон.

Когда нанесенный в виде жгута узор подсохнет, его подправляют при помощи небольшой палочки, выструганной наподобие ножа, затем сглаживают тряпкой, смоченной в жидко разведенной глине. Послеэтого налепной узор покрывают краской коричневого, зеленого или синего, иногда черного цвета и для блеска смазывают разболтанным яйцом.

Остановимся вкратце на способах приготовления местных красок. Красную краску приготовляют из красной железистой глины, добываемой в окрестностях Ягида. Глину кладут в огонь, после чего красный цвет становится значительно интенсивней, затем ее растворяют в воде 17. Зеленую краску дооывают из различных растений, в том числе и из стебля и цветов мальвы (гармаш). Свежее растение толкут в деревянной ступке, затем отжимают сок и употребляют его как краску. Чернуюкраску приготовляют из толченого угля и сажи, смешанных с соком мальвы, пропуская через кисею или марлю 18.

Орнамент рисунком наносится теми же красками, а также белой глиной (арза) просто пальцем (см. рис. 4, б). Если после побелки стен орнамент, выполненный белой глиной, сливается со стеной, то специально разводят в очаге огонь, чтобы стены немного закоптились, тогда рисунки становятся более отчетливыми. Для орнамента нашлепыва-

 $^{15}$  С. В. Иванов, К вопросу об изучении стенных росписей горных таджиков, «Краткие сообщения Ин-та этнографии АН СССР», II, 1947, стр. 80-83.

16 Обычно в Средней Азии словом мехроб обозначается ниша в мечети, перед которой стоит имам во время молитвы.

<sup>17</sup> Эту красную краску (30к) испельзуют также женщины-гончары для обмазки сосудов; она отличается от той, которую употребляют для окраски тканей. Однако и

эту последнюю иногда используют для раскраски орнамента на стенах. 18 Цвета делились на обладающие хорошими, добрыми свойствами и обладающие плохими свойствами; к последним относились желтая, синяя и черная краски. Однаков настоящее время все это забыто и повсеместно можно встретить рисунки, раскрашенные в любые цвета.

<sup>13</sup> А. А. Семенов, Этнографические очерки Зеравшанских гор, Каратегина и Дарваза, М., 1903, стр. 36; А. А. Бобринской, Горцы верховьев Пянджа (ваханцы и ваза, М., 1903, стр. 36; А. А. В обринской, горцы верховыев гинджа (ваханцы и ишкашимцы), М., 1908, стр. 74—75; И. И. Зарубин, Материалы и заметки по этно-графии горных таджиков, Долина Бартанга, Птг., 1917, стр. 123—124; М. С. Андреев, Орнамент горных таджикоз и киргизов Памира, Ташкент, 1928, стр. 7—10; его же, Таджики долины Хуф, вып. И, Сталинабад, 1958, стр. 475—479; В. В. Гинзбург, Кишлаки восточных районов Таджикской ССР и жилища горных таджиков, стр. 66; Л. Ф. Моногарова, Изгулемцы Западного Памира, стр. 99; ее же, Материалы по этнографии язгулемцев, стр. 47; В. Л. Воропина, Указ. раб., стр. 270.

14 Н. А. Кисляков, Бурх — горпый козел, «Сов. этнография», 1934, № 1—2,. стр. 181; его же, Охота таджиков в быту и фольклоре, «Сов. этнография», 1937, № 4,

нием белую глину размельчают в порошок, просеивают сквозь кисею или марлю и ставят в чашке на некоторое время во влажном месте, так как влажная глина прочнее держится на стене. После того как нанесены рисунки красками, на свободные места стен наносят орнамент белой глиной. Набирают влажную глину в горсть и с силой бросают на стену, отчего получаются небольшие выпуклые нашлепки — куббача. В результате дореволюционные дома в Ягиде во время навруза превращались как бы в «выставку» узоров, различных по виду, содержанию и значению. Спустя три-четыре недели стены чернели от дыма и копоти и орнамент, за исключением налепного, становился почти незаметным.

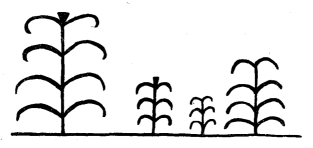


Рис. 1. Изображение людей в виде растений

Теперь этот налепной орнамент считается только украшением и, хотя отдельные его элементы имеют определенные названия, особого значения за ним не признается. В прошлом же рисунки, выполнявшиеся в связи с новым годом, имели определенный магический смысл <sup>19</sup>. Подавляющая часть этих рисунков изображала предметы домашнего обихода, домашних и диких животных, деревья и другие растения. Некоторые рисунки были связаны с исмаилитскими «святыми». Как известно, у суннитов запрещается изображение людей и вообще живых существ. Возможно, поэтому ягидцы, жившие в суннитском окружении, рисовали людей в виде растений — кадбача (росток); наиболее крупные из них изображали мужа, поменьше — жену, а кустики, символизировавшие детей, делались совсем маленькими <sup>20</sup> (рис. 1). В виде дерева рисовали также странников (мусофир), для чего рядом с таким рисунком проводили вертикальную линию, изображавшую «посох странника»; рисунки, символизировавшие странников, делались на внутренней поверхности стены рядом с входной дверью (девори паси дари баромад). что должно было означать — место странника возле двери. Иногда эти рисунки у двери объясняли как изображение отсутствующего мужа, брата или кого-либо из других близких родственников, которые до революции на долгие месяцы, а иногда и годы уходили на заработки (мардикорй) в Гисар и Ферганскую долину. Таких отходников считали странниками (мусофир), и эти рисунки (қадбача) служили как бы напоминанием о них в родном доме <sup>21</sup>. Человеческое лицо изображалось в виде куклы (лухкак) (рис. 2, 6).

На стенах среди рисунков кадбача изображали также след детской ступни ( $nau\ nou\ \kappa y \partial a\kappa$ ), что должно было магически способствовать многодетности. Изображение раскрытой пятерни объяснялось как сим-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> С. В. Иванов, Указ. раб., стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> «Кадбача», символизировавшие главу семьи и ее членов, рисовались на панели стены глинобитных нар, поблизости от почетной части нар (сартакья).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Сведения, полученные в Ягиде от Галиматшоевой Рабиамо и Гайратовой Катахон.

вол пяти особо почитаемых исмаилитами «святых» — Мухаммеда, Алй, Фатимы, Хасана и Хусейна. Такое изображение на стене дома считалось богоугодным делом (кори савоб) 22. На скалах и на стенах домов изображают лошадей, которые в представлении местного населения связаны с лошадью Али — Дульдуль. В Дарвазе распространено множество легенд, связанных с именем и «подвигами» Али и обращением неверных (кофир) в мусульманство. Нередко считают небольшие вымытые водой углубления в камнях следом копыта коня Али (например, вблизи кишлака Сангеви дароз и в др. местах); показывают также расселины в горах -- как якобы место, куда попала стрела Али.

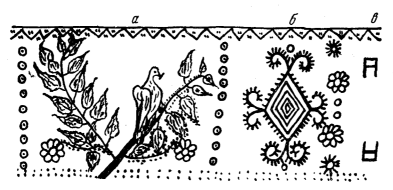


Рис. 2. Настенные изображения: а — тутовник с сидящим на нем голубем; б — кукла (лухкак);  $\bullet s$  — след кошки

Излюбленным было также изображение козла (кушкор, кушкорак), вообще очень распространенное в горном Таджикистане. На стене рисуют только рога, которые магически должны способствовать увеличению стада <sup>23</sup>. У древних иранцев считался священным животным баран, что, как известно, нашло отражение в Авесте; возможно, что эти представления в смутной уже форме сохранились до наших дней. Выше селения Ягид по ущелью Пушогед на скалах и камнях выбито множество рисунков горных козлов. Несомненно, что изображение горных козлов в древности было тесно связано с охотой <sup>24</sup>. Охота на горных козлов в Таджикистане сохранилась до настоящего времени. Этих животных также считали священными, рога их приносили в виде даров (назр) на мазары, что, по поверью, должно было способствовать удаче в охоте. По другим представлениям, горные козлы являются стадом дивов и пери <sup>25</sup>.

Заслуживает внимания изображение цветка «петушиный гребешок» (гули хули хурус). Этот цветок не только рисуют на стенах, но раньше также вышивали на свадебных лицевых занавесках <sup>26</sup>. Магические представления, связанные с петухом, очень распространенные в древности,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ср. А. А. Бобринской, Указ. раб., стр. 74—75, 108 (рис. 1—3).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> С. В. Иванов, Указ. раб., стр. 82—83.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Н. А. Кисляков, Бурх — горный козел, стр. 115—1.17. В последние годы появилось много публикаций о наскальных изображениях в Таджикистане. См., например, сводку в статье А. З. Розенфельд, О некоторых пережитках древних верований у припамирских народов, «Сов. этнография», 1959, № 4, стр. 55, прим. 24 на

<sup>25</sup> А. А. Семенов, Этнографические очерки..., стр. 70—78.
26 А. А. Бобринский, Орнамент горных таджиков Дарваза (Нагорная Бухара), М., 1909, табл. I—VIII; М. С. Андреев, Орнамент горных таджиков и киргизов Памира, стр. 16; Н. А. Кисляков, Свадебные лицевые занавески горных таджичек, «Сборник МАЭ», XV, М.— Л., 1953, стр. 313—315.

<sup>8</sup> Советская этнография, № 2

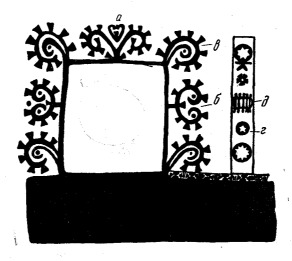


Рис. 3. Названия настенных орнаментов: a - rosyc (павлин); b - eypa (почка животного);  $b - \kappa y \mu \kappa o \rho$  (рога барана);  $e - c \mu o \rho o$  (звезда); d - napad (строй солдат)



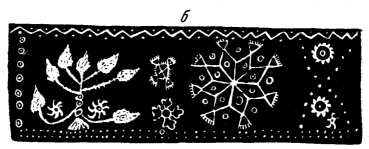


Рис. 4. a — орнамент вышивки на женских нагрудниках;  $\delta$  — настенные рисунки, нанесенные пальцем

сейчас почти совсем исчезли. Но все же зимой 1958/59 г., будучи в Ягиде, нам пришлось наблюдать, как в кишлаке Хованд в Афганистане (левый берег Пянджа) ночью произошел снежный обвал, под которым оказались погребенными несколько домов. На упавшую лавину выпустили петуха, который, по поверью, должен был кричать там, где лежали погребенные под обвалом люди. Аналогичные случаи в прошлом были известны и в Дарвазе <sup>27</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> О верованиях, связанных с петухом, см. Н. А. Кисляков Свадебные лицевые занавески горных таджичек, стр. 313.

Изображение на рисунках тутового дерева ( $\partial apaxtu$  tyt), хлопка (naxta) и других растений, по местным представлениям, должно способствовать увеличению урожая. С другой стороны, шелковицу и хлопок считали священными, «райскими» (ranu fuyumt), нанесение их изображений на стенах должно было принести счастье  $^{28}$  (рис. 2, a).

Рисунки кувшинов, ложек ( $\kappa o m y \kappa$ ), дуршлагов ( $\kappa a \phi n e c$ ), мер для муки или зерна ( $\delta o n o f \partial y h$ ) и других предметов домашнего обихода (в наше время и чайников) наносили на стене на новый год; они должны были символизировать такое же изобилие в течение всего года, какое обычно бывает в доме в новогодний праздник. В одном месте среди рисунков встретилось изображение улицы ( $\kappa \bar{y} u a$ ) в виде двух параллельных линий.

Отдельные детали орнаментов носят различные названия: пятно, точка (хол), клинышек (таркй, пора), клевер, трилистник (себарга), локон (кажак), улица, (равак, куча), павлин (гули товус) (рис. 3, а), паутина (гули чилак), копытце (гули сумбак), талисман (туморча), искра (гули алов), роза (гули садбарг), крыло ястреба (тафи илкоб). Все эти элементы орнамента обычно наносились вперемежку с кучкор—изображением рогов горного козла (рис. 3, в). Некоторые рисунки делались отдельно, например, почка животного (гули гурда, гули гура) (рис. 3, б), клюв (гули никор) (рис. 4, б), след кошки (паи пишакак) (рис. 2, в). Несомненно, что все эти рисунки тоже некогда имели магическое значение, но сейчас эта их функция полностью утрачена. Как нам представляется, упомянутые рисунки, как и другие (вышивка на концах рукавов женских платьев—гули сари остин, нагрудники—пешовез, гули пеш (рис. 4, а), гули токак—цветок, хавдак—пруд), теперь служат лишь в качестве украшения.

Магическое толкование орнамента в настоящее время помнят лишь глубокие старики. Молодежь и люди средних лет не в состоянии дать им сколько-нибудь удовлетворительное объяснение, кроме того, что все это делается «для красоты».

В заключение отметим, что за последние годы получили распространение некоторые рисунки и с новым значением: пятиконечная звезда (ситорай панчеўша, рис. 3,  $\epsilon$ ), символическое изображение строя солдат Советской Армии (рис. 3,  $\delta$ ), школьная парта (партай мактаб), голубь мира (кабутари сулх) (рис. 2,  $\epsilon$ ) и другие.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> С. В. Иванов, Указ. раб., стр. 83.